La marionnette est une
des formes d’art qui, méme
dépouillée de l’aspect spirituel,
a gardé le principe de systéme
relationnel autour de l’objet
comme trace principale

de sa base animiste.

C’est le non-humain qui nous anime, non le contraire

PAR | JULIE DESROSIERS, ARTISTE MULTIDISCIPLINAIRE / MARIONNETTISTE CONTEMPORAINE

Julie Desrosiers est une artiste multidisciplinaire/marionnettiste contemporaine. Aprés des études en arts visuels puis en scénographie,
elle travaille a élargir le concept de « art de la marionnette ». Ses derniéres créations, notamment La patience des choses (2025), lui permettent
d’explorer les relations entre humain et non-humain, a travers une recherche sur l'intériorité de I'objet, son langage et sa puissance d’interaction.

La marionnette est un systéme

La marionnette est une fascinante maniére d'interroger
les relations entre humain et non-humain. Elle parle évi-
demment de projections anthropomorphiques, en étant
comme un miroir de nos mécaniques intimes, compor-
tementales, perceptives ou sociales. Mais, en suivant ses
fils, on se connecte a un cercle encore plus vaste. La
marionnette, en nous faisant explorer des états et des
postures face a la matérialité, guide notre rapport au
monde, a I'environnement et a I'écologie...

Dans son origine comme dans sa définition, la marion-
nette relie le matériel a I'immatériel en suggérant le
vivant. Elle est née avec I'animisme et le chamanisme,
puis elle a suivi les religions. Toutes ces différentes
ontologies et spiritualités utilisent les objets comme
outils pour magnifier la parole, pour communiquer
aux humain-es les choses de I'au-dela, pour expliquer
I'inexplicable et le plus grand que soi. La matiére et les
objets sacralisés sont chargés d'une intention, ils sont
des réceptacles pour les esprits qui ont quelque chose
a transmettre, ils ont une dme ou, du moins, une puis-
sance d'agir qui leur est propre.

De la méme maniére, la marionnette devient un support
pour la rencontre et le dialogue entre I'humain et le
non-humain. Elle est un fabuleux outil de transmission
de connaissances et de valeurs humaines, qui nous fait
réfléchir et remue notre univers intime et collectif. Le-la
marionnettiste, en cultivant un état de présence empa-
thique avec |'objet, crée des espaces préts a recevoir,
ouvrir des frontiéres et a montrer les mouvements d'un
élément vers |'autre, méme dans |'immobilité apparente.

18] manip

De la matiére réciproque a la matiére asservie
L'art nest pas né d'un objet statique, mais plutdt
d'actions avec ou autour de celui-ci. Ces liens, qui
entrainent souvent les choses inanimées dans les
mémes paradigmes que les humain-es, donnent un sens
a leur vie qui cotoie I'invisible... D'ailleurs, la frontiere
entre |'objet d'art et I'objet spirituel a souvent été effa-
cée par le regard occidental. Les musées sont remplis
d'objets ethniques qui n’ont pas été créés pour faire
de I'art, encore moins pour le simple plaisir de I'ceil.
Ce sont parfois des objets sacrés, chargés, codés, sym-
boliques, des outils de rituels, de magie, etc. lls ont été
pillés par les colonisateur-rices et considérés comme des
objets d'art a exploiter, les coupant de leur fonction
d'origine. La marionnette est une des formes d'art qui,
méme dépouillée de I'aspect spirituel, a gardé le prin-
cipe de systéme relationnel autour de I'objet comme
trace principale de sa base animiste.

L'animisme est une construction des anthropologues
qui ont cherché a définir cette relation qu'entretenaient
et qu'entretiennent encore plusieurs peuples avec les
choses. Dans les sociétés ol la science et la technologie
ont été de plus en plus développées et valorisées, ce
qu’on définit maintenant comme I'animisme — c'est-a-
dire, entre autres, le fait d'entretenir des relations réci-
proques avec ce qui n'est pas humain — s'est effacé.
Cette posture ou I'numain-e a adapté I'environnement
a son confort et sa sécurité a permis de grandes avan-
cées. Toutefois, une chose essentielle lui a tout de méme
échappé en cours de route. Dans une lancée colonialiste
de controle, de domination et d'exploitation a outrance

de toutes ressources possibles (territoriales, humaines,
minérales, végétales, animales, etc.), iel a oublié que sa
propre vie fait partie de I'engrenage. lel a oublié que
c'est le non-humain qui nous maintient en vie, avant
tout, et non le contraire.

Matiére vaste et vivante

Les marionnettistes connaissent bien ce partenariat
entre humain et non-humain qui pourrait s'appliquer
aux enjeux écologiques. Les bouleversements du cli-
mat, |'appauvrissement des sols, les feux de forét et
tant d'autres enjeux environnementaux ne sont-ils pas
un dialogue des éléments, dans un langage matériel
assez concret pour nous ?

Le travail marionnettique d'écoute de la matiére, des
résistances, des fragilités, des frictions, des épaisseurs,
de I'esthétique, etc. est une collaboration et une conver-
sation entre |'objet et I'humain-e. Pour montrer comment
I'objet est vivant, le-la marionnettiste doit reconnaitre et
valoriser le pouvoir et les directions que donne I'objet.
lel doit arriver a se demander qui suit, qui transmet, qui
dirige, qui influence, qui transforme ou qui s'adapte a
I'autre... On peut faire ce qu‘on veut avec une marion-
nette, a condition qu'elle le veuille bien. On doit la suivre
dans ses élans et la supporter pour qu'elle trouve son
souffle dans les connexions matérielles/immatérielles.
Elle nous donne ainsi accés a son intériorité et a cette
vie qui lui est propre. Les marionnettistes auraient-iels
compris, avec leur pensée et leur coeur animiste, com-
ment se comporter avec le non-humain et assurer ainsi
la suite de leur propre monde ? Il




